م. علاء حامد



الدرس الثامن

فن التعامل مع الخلاف

فريق التفريغات الحمد لله وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ؛ وأشهد أن محداً عبده ورسوله على أما بعد :

#### (فن التعامل مع الخلاف)

دايماً صورة الخلاف مشوشة، هل الخلاف رحمة ؟ هل الخلاف رحمة عن رحمة ؟ هل الخلاف شر؟ كما قال ابن مسعود رضي الله عنه وارضاه : كل خلاف شر! كيف اتعامل مع هذا الخلاف ؟ هل كل مخالف معذور؟ هل كل مخالف مأجور؟

## • لماذا نكون مختلفين ؟

هنبدأ بآية ربنا ذكرها في كتابه ( وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً ) مفيش خلافات خالص !! لكن ربنا قال : (وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ إلا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لأَمْلأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ جُمَعِينَ )

ربنا عز وجل يقول: (وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ) مختلفين لأن جنس الإنسان مختلف عن الأجناس الأخرى الملائكة مش مختلفين ... الجبال مش مختلفين : ألوان الجبال فقط الإنسان خلق له إرادة يريد بها الصواب أو الخطأ ... الحق والباطل طالما لك إرادة يبقى أكيد هنختلف و لو مختلفناش يبقى ده إجبار

(وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَاَمَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۖ أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسَ حَتَّىٰ يَكُونُوا مُوْمِنِينَ ) (تُكْرِهُ النَّاسَ ) دي الطريقة الوحيدة إن كلهم يبقوا مؤمنين = إننا نكرههم المنطقي طالما ربنا جعل لي إرادة وجعل لك إرادة أكيد مش هنتفق على كل حاجة و أكيد هنختلف فربنا عز وجل بين إن ده طبيعي و سنة طبيعية ... ده كان لازم يحصل ، طالما ربنا عز وجل خلق هذا الكائن مخيَّر = له إرادة يختار بها و طبعاً ( وَمَا تَشْتَاءُونَ إِلَّا أَن يَشْنَاءَ اللَّهُ ) لكن المقصد إرادة يختار بها الشر أو الخير فلازم في النهاية هيكون فيه إختلاف (وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ )

بعد كده ربنا عز وجل إستثنى صنف قال: (إلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ)
إذاً ربنا بيذم الخلاف دا وبيقول إن المرحومين اللي مأختلفوش
نسب عز وجل الرحمة لمن لا يختلف للذين تجمعوا = دول اللي ربنا رحمهم
طب، واللي اختلفوا ؟ دول واضح من سياق الآية هم معذبين،
عشان كده ربنا ذكر بعدها على طول (وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ)

ربنا عز جل يقول كان ممكن كل الناس يبقوا حاجة واحدة بس طالما عندكم إرادة يبقى أكيد هتكونوا مختلفين والخلاف ده شر ... والرحمة إنك تهتدي للحق والحق هو اللي بيجمع الناس واللي يترك الحق ده سيعذب.

ده خلاصة الآية ... طيب إذاً الأية دي بتكلمني عن نوع معين من الخلاف = الخلاف بين الحق والباطل المحض = الأية بتكلمني عن نوع معين من الخلاف .

# • أنواع الخلاف

هل كل خلاف يدخل في هذه الآية ؟ (وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ )

#### مثال :-

خلاف بين أهل الإسلام وغيرهم (وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ) إحنا مسلمين بنقول إحنا الصح وهم يهود بيقولوا هم الصح

( وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَتِ الْيَهُودُ )

وكل واحد يقول إحنا الصح حتى الملحد بيقول هو الصح

ده أعلى درجة في الخلاف = خلاف بين الإسلام ككل و غير الإسلام ككل = خلاف مذموم = داخل في الآية ،

#### مثال:-

الخلاف على المنهج الصحيح = منهج النبي ه و الصحابة الكرام ، جوه دائرة الإسلام فيه فرق = شيعة / خوارج / أهل السنة والجماعة / معتزلة جوه أهل السنة في العقيدة : خلافات بسيطة هنشوفها دلوقتي ، وفيه جوه أهل السنة فيه خلافات في إسلوب الحياة عموماً = طبيب / مهندس / مزارع = هذا نوع خلاف.

#### كل دي أنواع خلاف هل كل ده واحد؟

طب كل ده داخل في الآية ولا لا ؟! الناس بتقول لك الخلاف رحمة ، ربنا قال العكس: ( إِلَّا مَن رَجِمَ رَبُّكَ ) يبقى فيه خلاف معين ربنا يقصده بالآيه دي

#### الأية دي اثبتت إن الخلاف سنة كونية واقع لا محالة

لكن ربنا ما أرادش إن الناس تختلف أراد إن الناس تجتمع ،

ربنا يريد شيء = يأمر الناس به زي مثلاً ( أَقِيمُوا الصَّلُوةَ ) ده أمر من ربنا عز وجل ... ربنا يريد الناس تقيم الصلاة ، هل كل الناس صلت ؟ فيه و فيه ... فالأمر ده بيسموه أمر شرعي ، هل كل الناس صلت عن وجل قدر ذلك ، ده اختار يصلي وده اختار لا يصلي وربنا عز وجل قدر ذلك

# • إرادة شرعية أم كونية ؟

## هل فیه حد عمل حاجة خارج إرادة ربنا؟!

لا ، ربنا أمرنا نصلي بس لما رأى كل واحد فينا بيختار إختيار يسر لكل واحد اختياره دا.

( فَسَنْيُسِرِّرُهُ لِلْيُسْرِٰی ) ، ( فَسَنُيسِرُهُ لِلْعُسْرِٰی ) إذا وقع في الكون شيء حاجة غير اللي ربنا عز وجل أرادها كأمر شرعي

عشان كده بيقولوا ربنا عز وجل له:

إرادة شرعية = الأوامر والنواهي ، قال لنا ما تختلفوش (وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا) (وَالْا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا) (وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا) ده أمره شرعاً

ده مش أمر كن فيكون ... ده أمر إعملوا كده.

مش زى مثلاً: كن حياً / ميتاً / مريضاً دى كن فيكون دى هتحصل أكيد .

إرادة كونية

أمر شرعى = ربنا عز وجل يأمر به الناس عشان تكلُّف به مش إجباراً ، فیه واحد اختاره و واحد ما اختاروش.

فربنا عز وجل قدر ل ده اختیاره وقدر ل ده أختیاره وهی دی کن فیکون اللی حصلت قال ل ده : كن مهتدياً ، وقال ل ده : كن ضالاً،

ده كن مؤمناً وده كن كافراً.

فاللى حصل ده .... اللى وقع بالفعل = أمر الله الكونى

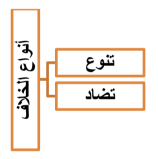
أمر الله الشرعى = متختلفوش

أمر الله الكونى = حصل خلاف ، والناس اختارت وربنا يسر لكل واحد اختياره

ربنا عز وجل قال: ( " وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَنَلَ الَّذِينَ مِن بَعْدِهِم مِّن بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَلَٰكِن اخْتَلَفُوا فَمِنْهُم مَّنْ آمَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفَرَ \* وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلُوا)

> يعني كان يخلي كله إجبار على الإيمان وخلاص لكن لما كان لهم إرادة في الاختيار ... فقدر الله لكل اختياره = الإرادة الكونية .

# • خلاف تنوع



خلاف تنوع = خلاف لا يتعارض مع بعضه أصلاً ... ممكن نفضل مختلفين ومفيش مشكلة ومش لازم عشان اختلافنا نمحى بعض أو عشان أنا أعمل زيك لازم أسيبب اللي معايا مثال:

#### • القراءات

حفص / ورش / قالون / ابن كثير

هل الخلافات دى متضادة أو متعارضة ؟ لا ...

مفيش تعارض إن أهل المغرب يقرأوا ورش وأهل مصر يقرأوا حفص

ده اسمه تنوع في الأمة.

## • اختلاف ما قيل في الركوع

أنت وأنت بتركع بتقول: " سبحان ربي العظيم سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفر لي"، أنا قلت: " سبوح قدوس رب الملائكة والروح"

هل هقول لك أنت ليه قلت سبوحٌ قدوس؟ ما تقول زيى ؟! ، لا مفيهوش تعارض

#### • خلاف الاتجاهات

انت عايز تطلب العلم وتشد حيلك في طلب العلم ،

وأنا عايز أشد حيلى في حفظ القرآن ،

في واحد تالت عايز يشد حيله في العمل الإجتماعي ، وفي واحد رابع عايز يشد حيله في الدعوة إلى الله ، وفي واحد عايز يشتغل عمل إداري . وفي واحد عايز يشتغل عمل إداري . هل دول متعارضين علشان لازم يحلوا المشكلة دي ما بينهم وبين بعض ؟! لأ

أنا عايز أبقى طبيب وانت عايز تبقى مهندس وده عايز يبقى فلاح وده عايز يبقى مع والده هل فيه تعارض بين الإختيارات دي علشان أقول إن دا خلاف لازم نحله؟ لا = خلاف تنوع

خلاف التنوع = خلاف نظرياً بس ... هو أصلاً مفيش أي مشكلة ، لذلك هو من الخلاف المحمود ، لأن الأمة لا تقوم إلا بهذا الخلاف ، لأننا محتاجين كل دا

- مثلا محتاجين القراءات تكون موجودة ، عشان كل واحد يميل الى قراءة معينة يقرأها عشان القراءة تبقى
  - محتاجين الأذكار كلها تتقال ،
  - محتاجين تنوع و إحنا بنقول الأذكار في الصلاة

محتاجين الطبيب والمهندس والعامل و الفلاح والسباك وست البيت و كل الخلافات دي إحنا محتاجينها بص للمهن إن ربنا قدر خلاف معين و إحنا محتاجين الخلاف دا ومحدش يقدر يستغنى عن التاني الطبيب ميقدرش يعيش من غير الكناس 3 أيام بالطبط كذلك الكناس ميقدرش يعيش من غير الطبيب فالتنوع ده مطلوب ،

# مش مطلوب إن إحنا ندفع الناس كلها في اتجاه واحد وإلا الأمه تضيع ده خلاف محمود أشجعه

في فن اكتشاف الذات كل واحد فينا هيمشي في مسار معين كويس المهم كلنا نؤدي حق العبودية ، فالخلافات دي ممكن نقول عليه رحمة إن ربنا عز وجل رحمنا و جعل إرادتنا مختلفة لو كلنا دماغنا راحت للدعوة مين هيحفظ قرآن!! مين هيجاهد في سبيل الله ؟!! لو كلنا عايزين نبقى مثلاً أطباء مين اللي هيبقى مهندس! ربنا عز وجل قدر أن يكون في خلاف في الإرادات و المواهب علشان يحصل التكامل بين كل المختلفين دول.

إذاً الخلاف ده مش داخل معي في الخلاف المذموم أصلاً ، وأكيد مش داخل في الأية هل الخلاف ده داخل معي في الآية؟ لا خالص لأن هنا الخلاف ده مش مذموم و أصحابه مش مذمومين ( إِلَّا مَن رَجِمَ رَبُّكَ ) ؟! بل العكس ... الخلاف ده من نوع خلاف الرحمة ، ربنا رحم الأمة وجعلهم مختلفين علشان تتكامل الأمة وتكمل الوظائف اللي الأمة بتقوم بها

## • محاذير الخلاف

#### • المحذور الأول:

أنت دلوقتي أخترت اختيار معين لإن ربنا عز وجل جعلنا مختلفين بسب التقصيري في باقي الواجبات اللي عليا .

لما تكون مميز في حاجة معينة أو اخترت حاجة معينة ما تهملش الحد الأدنى المطلوب منك في الحاجات التانية

- مينفعش واحد عشان مشغول بالعمل الأجتماعي مبيصليش الوتر خالص ولا ركعة لا ده شئ مذموم .... محدش يصلى الوتر .
  - حفظ القرآن يشغلك عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.
  - حاجة بسيطة تشوف منكر تسكت عليه ... ده يلزمك ده الحد الأدنى.
    - مينفعش إنشغالك بالعمل الإداري يشغلك عن صلاة الجماعة
  - فيه حد أدنى في كل حاجة لازم تكون بتعمله على الأقل خلاف مجال تميزك

متقولش: بس أنا الحمد لله قطعت شوط في الموضوع ده و عايز تقول لنفسك عندي حسنات كتير يعني لو قصرت في الباقي تعديلي .

#### ليه يعنى؟! لا .... واحدة متعديش

ممكن تأثيرك في برالأم يمسح كل اللي أنت بتعمله ،

ممكن قطع الرحم يمسح كل أنت بتعمله ،

ممكن ترى المنكر لا يتغير وجهك حتى = به فأبدوا

لما نزل العذاب على أهل قرية قالوا: هناك فلان رجل كان مميز جداً في العبادة ،

قال: به فأبدوا فإنه لم يتمعر وجهه يوما في سبيلي .

كان مميز جداً في العبادة بس ملوش دعوة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ملهوش دعوة بالعمل الاجتماعي ولا بأي حاجة لما أكون اخترت و ربنا قدر لي اختيار معين أتأكد إني متوازن في باقي الأعمال أقل حاجة الحد الأدنى الصحابة تسمع اسم الواحد فيهم يرن في دماغك تخصص معين

بس هو ضارب في كله وأنت مش واخد بالك

- مثلاً تسمع إبن عباس جه في بالك علم التفسير لكن ابن عباس كان عابد رهيب مش مشهور ابن أبى مليكة سألوه كيف كانت صلاة ابن عباس؟
   قال: سافرنا يوماً -سافر أمال بقى في بيته بيعمل إيه- قال: فقام فقرأ بالليل حتى أتى على قوله تعالى (وَجَآءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِ ) قال: فسمعت له نشيجاً من البكاء
   يعنى كان بيترج من شدة البكاء.
- لما تسمع اسم مصعب ابن عمير ييجي في بالك إيه؟ الدعوة رجل داعية لكن تكتشف إنه مات وهو قائد الميمنة في يوم أحد .... كان مجاهد شغال في كذا اتجاه.
- لما تسمع مثلاً إسم معاذ ابن جبل ييجي في بالك الفقه لكن تكتشف انه كان قائد الميمنة في معركة أجندين
- لما تسمع إسم بلال تفتكر العذاب في مكة والآذان لكنه عابد في شكل تاني خالص: يتوضأ ويصلي ركعتين و ده أرجى عمل في الإسلام،

الصحابي تلاقيه جامد في حاجة أو اتنين و في نفس الوقت شغال في كله يبقى المحذور الأول إن لما ربنا يقدر الخلاف ده

مش معنى إني اخترت السكة دي إني أهمل الباقي، لان ده بيكمل لك شخصيتك

#### الشخصية المسلمة لا تكتمل إلا بالجوانب كلها تكون مكتملة

أي خلل في أي جانب بيخلي شكلك غريب.

#### • المحذور التاني:

لما تتميز في حاجة متحتقرش التخصصات التانية

ده تنوع مش أنت اللي مميز وهو مش مميز

أنت متقدرش تعيش من غيره ولا تقدر تعمل اللي بيعمله وهو ما يقدرش يعيش من غيرك ولا يقدر يعمل اللي أنت متقدرش يعيش من غيرك ولا يقدر يعمل اللي أنت بتعمله ... انتوا بتتكاملوا بس ، عشان كدا ربنا عز وجل قال : (يا أَيُّهَا النَّاسُ إنا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا ) لِتَعَارَفُوا = يحصل بينكم تآلف وتعارف مش طبقيه

لما تكون منشغل بطلب العلم متحتقرش اللي شغالين في العمل الاجتماعي ، لما أنت تكون منشغل بالإصلاح بين الناس متحتقرش اللي شغالين بخطبة الجمعة ده حال التكامل أنا محتاجك وانت محتاج لي.

## • و أخيراً:

لا نتعصب للتخصصات ،

إني أجد في نفسي ولاء زائد لمن هم مثلي = التعصب للجماعات أو الأشخاص

## الانتساب للجماعات في حد ذاته مش مذموم إلا لو ترتب عليه تعصب،

لما أشوف اللي مني دايماً صح ... حتى ولو غلط أعديله ، واللي مش منى دايماً غلط حتى لو أصاب الحق ده اسمه تعصب = مش تعصب للحق تتعصب للي منك

" كسمَع رجُلٌ مِن المُهاجِرينَ رجُلًا مِن الأنصارِ فقال الأنصاريُ : يا لَلأنصارِ وقال المُهاجِرينَ اللهُ عليه وسلَّم ذلك فقال : (ما بالُ دَعْوى الجاهليَّةِ) ؟ فقالوا : يا رسولَ اللهِ رجُلٌ مِن المُهاجِرينَ كسمَع رجُلًا مِن الأنصارِ فقال : ( دَعُوها فإنَّها مُنتنةٌ) فقال عبدُ اللهِ بنُ أُبَيِّ ابنُ سلولٍ : قد فعلوها لئِنْ رجَعْنا إلى المدينةِ لَيُخرِجَنَّ الأَعَرُّ منها الأَذَلَّ فقال عُمَرُ : دَعْني يا رسولَ اللهِ أضرِبُ عُنُقَ هذا المُنافِقِ فقال : ( دَعْه لا يتحدَّثُ النَّاسُ أَنَّ مُحمَّدًا يقتُلُ أصحابَه ) "

لما حصل خناقة كده بين واحد من المهاجرين مع الأنصار راح بتاع المهاجر قال: يا للمهاجرين! بتاع الانصار قال: يا للأنصار! فراح النبي ﷺ لهم ... أنت بتجيب دول يبقوا معايا ودول معايا من غير ما نعرف مين صح ومين غلط؟ لا ده كده أسمه تعصب مذموم.

هو أنا سميتكم مهاجرين وأنصار عشان تتقلبوا فرقتين ؟؟!! دى كانت تسمية بس عشان تتكاملوا مش عشان تتفرقوا !!!

اللي بيوالي ويعادي على المسميات على الجماعات على التخصصات نقول: ( دَعُوها فَإِنَّها مُنتنةً) لو شخص انتسب لجماعة أو ناس معينة له تخصص معين لجمعية معينة بس الانتساب ده مجرد علشان يحصل تكامل و نتعاون على البر والتقوى و نكمل بعض مش عشان نوالي ونعادي على المسميات

فده أنتساب لا يذم وإلا فالنبي ﷺ بعد الحادثة دي ملغاش اسم المهاجرين ولا لغى اسم الأنصار بل ربنا عز وجل أقره في القرآن (وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ)

الاسم نفسه فضل موجود لكن المذموم هو التعصب للاسم وليس الاسم

دول جمعية السبيل ، ودول جمعية السبيل ، ودول جمعية الخير ، أي حاجة مش مهم المسمى نفسه مش هو المشكلة ... المشكلة التحزب على باطل أو نتحزب على حق لكن لما يجي حد فينا يعمل باطل نعديله ولما غيرنا حتى لو قال حق بس خالفنا يبقى غلط يبقى ده أسمه تعصب مذموم ، لو تجنبنا المحاذير دي يبقى اختلاف التنوع ده شيء مطلوب و محمود بل مطلوب نشجعه و نحث عليه .

#### • خلاف التضاد

التضاد = يلزم من كل واحد فينا لما يقول حاجة لازم التاني يبقى غلط مينفعش الاتنين يبقوا صح أو الأتنين يمشوا مع بعض.

## • النصرانية و الاسلام

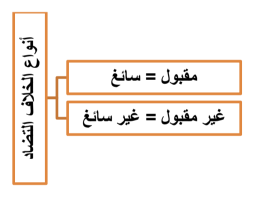
الإسلام النصرانية دا خلاف تضاد

مهو يا الإسلام يا النصرانية ماينفعش الأتنين

#### • النقاب واجب ولا مستحب ؟

ده خلاف تضاد لان هو يا واجب يا مستحب مينفعش يبقى الاتنين صح حاجة يا مكروه يا حرام متنفعش تبقى الأتنين.

#### خلاف التضاد = هو تعارض الأقوال و يلزم من وجود قول نفى القول الآخر.



تضاد مقبول / سائغ ،

الأكل مستساغ = مبلوع = سالك

خلاف سائغ = مبلوع = مقبول = ممكن نحتمله ولا يفسد للود قضية

لكن غير السائغ زي الغصة = غير سائغ = لا يقبل .

# كيف أميز بينهم ؟!

- مثلا :
- هل الموضوع ده يحتاج إننا نتخانق مع بعض مثلاً أو نخسر بعض ؟!! لأ ده خلاف طول عمر السلف مختلفين فيه و الحياة مستمرة
- هل وضع يدك على الصدر بعد الرفع من الركوع ولا بترسلها ؟ ده خلاف.
  - هل أقراءة خلف الإمام في الصلاة الجهرية ؟ خلاف سائع

لكن هل الخلاف ده محتاج نتخانق أو أخسرك أو أنكر عليك بشدة أو كده ؟ لا = خلاف سائغ

- خلاف غير سائغ = الخلاف بين المِلل بكل أنواعه مينفعش نتحمله أو نقول عادي مفيش مشكلة سيدنا إبراهيم عليه السلام قال: ( وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُؤْمِنُوا بِاللّهِ وَحْدَهُ )
- مينفعش أقول النقاب واجب و آخر يقول النقاب مستحب فأقول له: ( وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ) حتى تقتنع إن النقاب واجب !!! ... لا !!

رغم إن الخلاف ده تضاد بس الخلاف الأولاني يسعنا تحمله و نقبله بدون ما نخسر بعض ، والخلاف التاني لا يسعنا قبوله إن إحنا نقبله ولا إن إحنا نعديها لبعض

• الخلاف بين السنة والشيعة / تكفير الصحابة / سب الصحابة = خلاف غير سائغ هل دى حاجات ممكن نتحملها و الحياة تمشى عادى ؟! لا

الشريعة جاءت بنصوص معينة: قرآن و سنة وفيهم أوامر ونواهي

أدلة الشريعة فيه منها الدلالة بتاعتها مش قطعية: يعني ممكن عالم ينظر فيها يفهم حاجة تانية.

• مثلا آیات النقاب:

مثلاً فيه واحد بينظر فيها يرى إنها متداش على تغطية الوجه نفسه، وفيه واحد ينظر فيها يرى يقول: لا تدل على النقاب بقرينة كذا ودلالة كذا ... ويختلفوا في الفهم لإنها مجتش صريحة واضحة

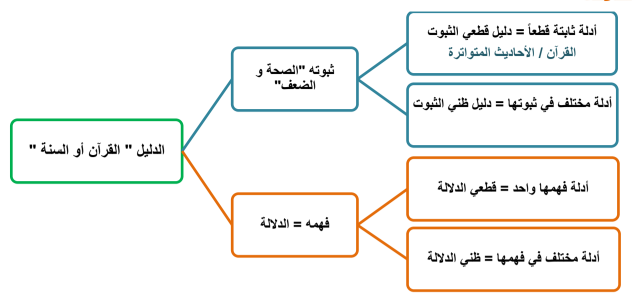
مش كل الأدلة اللي أتت بها الشريعة متفق على صحتها طبعاً خلاف القرآن كله صح أكيد.

• لكن هل الأحاديث كلها صحيحة؟

لا هناك أحاديث متفق على صحتها و أحاديث متفق على ضعفها و أحاديث مختلف في صحتها

- أدلة الشريعة:
- 1 أدلة أدلة صحيحة يختلف في فهمها .
  - 2 أدلة لا يجوز أن نختلف في فهمها .
    - 3 أدلة مختلف في صحتها.
  - 4 أدلة لا يجوز أن نختلف في صحتها.

#### • الخلاصة



- دليل قطعى الثبوت = أدلة ثابتة قطعاً = لا يختلفوا على صحته = القرآن / الأحاديث المتواترة .
  - دليل ظنى الثبوت = اختلفوا في صحته.

لو فهمت التقسيمة دي أنت هتقول لوحدك إيه هو اللي مش مقبول ؟ اللي مش مقبول إن حد يصطدم مع دليل قطعي التبوت قطعي الدلالة

دليل مفيش خلاف في صحته و مفيش خلاف في معناه ييجي واحد يقول معنى آخر أو يضعف هذا الدليل = لا الكلام دا مش مقبول لان الدليل دا مفيش كلام في صحته أو معناه

## مثال على مسألة ظنية الثبوت ومسألة فيها خلاف رغم إن الحديث يدل على حاجه واحدة

قول النبي ﷺ: " ومن أدركَ الرَّكعة فقد أدركَ الصَّلاة "

هل الكلام ده يتفهم فهمين ؟! ملوش فهمين ... إذاً اللي يأتي والإمام راكع ويركع معاه يبقى أكيد جاب الركعة هيقولك : لا المسألة دي فيها خلاف ... أقولك إزاي؟ رغم إن الحديث واضح

طب ليه فيه خلاف؟ الخلاف هنا مش في الفهم الخلاف في صحة الحديث. اختلفوا في صحة الحديث. فاللي هيقوله الحديث صحيح هيقول: الكلام عندي منتهي ،

واللي هيقول له الحديث ضعيف هيقوله: لا أنا معنديش دليل على الموضوع بتاعك يبقى ده خلاف مقبول لإنهم اختلفوا في صحة الحديث

متقدرش تقول لده انت صح أو أنت غلط.

#### • مثال آخر

" لَعْلَكُم تقر أون خلفَ الإمامِ والإمامُ يقرَأُ ؟ قالوا : إنَّا لنفعلُ ذلِك قالَ : فلا تفعلوا إلَّا أن يقرأ أحدُكم بأمِّ الكتابِ " . أو قالَ : فاتحة الكتاب " .

دي تتفهم فهمين؟!لا ... واضحة جداً ... يا جماعة أقرواً ورا الاَمام الفاتحة طب ليه فيه علماء قالوا مينفعش تقرأ ورا الأمام الفاتحة ؟ لإن الحديث ده مختلف في صحته . فهمت يعنى إيه ممكن يكون عندى حديث مفهوم واضح جداً لأكن الخلاف جه من صحة الحديث.

## مثال مش مختلف في صحته و لكن مختلف في فهمه

ربنا عز وجل قال:

( وَقُل للمؤمنات يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴿ ...).

الآية دي مفيش خلاف إنها ثابته لكن الأختلاف في الفهم

هل الآية دي قصدهم بها الوجه والكفين ؟

ولا المقصود بها ( مَا ظَهَرَ مِنْهَا ) الزينة الظاهرة مفيش تعارض بينها وبين موضوع النقاب ؟؟

يبقى كده الأية دي

قطعية الثبوت لكن ظنية الدلالة.

#### مثال مش مختلف في صحته و لا مختلف في فهمه

ربنا سبحانه وتعالى يقول: ( يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمْ طَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْأَنتَيَيْنِ )

الآيه دى قطعية الثبوت ولا ظنية الثبوت ؟ قطعية الثبوت.

طيب قطعية الدلالة ولا ظنية الدلالة ؟ قطعية دلالة ده أرقام !!!! مينفعش تتفهم فهمين ( لِلذَّكرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنتَيَيْن ) طلع الشيخ قال : الأفضل نساوي بين المرأة والذكر في المواريث

هل هنعتبر ده خلاف مقبول؟ لا لأنه اصطدم مع نص قطعى الثبوت قطعى الدلالة.

- قطعى الثبوت = ما فيش خلاف في صحته .
  - ظنى الثبوت = فيه خلاف في صحته .
  - قطعى الدلالة = مفيش خلاف في فهمه .
    - ـ ظنى الدلالة = فيه خلاف في فهمه.

#### مثال مش مختلف في صحته و لا مختلف في فهمه

(وَلِأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا السُّدُسُ). ينفع حد يقول :أنا شايفها التمن مثلاً،

هنقوله: ده مش خلاف لإن دي أية وسدس يعنى معناها واضح فده قطعى الثبوت قطعى الدلالة .

إذاً الاختلاف في صحة الدليل = مقبول ،

الاختلاف في فهم الدليل هيبقي = مقبول ،

اختلاف مع نص في الشريعة تبوته وفهمه مفيهوش خلاف = مش مقبول = خلاف مصادم للنصوص

## • مثال مش مختلف في صحته و لا مختلف في فهمه

( فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا مِائَةً جَلْدَةٍ مُ

مينفعش يقول: أنا شايف نخليهم 50 نقوله مينفعش دي آية ومفيش كلام 100 جلدة متتفهمش فهمين. حديث في البخاري وملوش غير معنى واحد،

أحاديث البخاري ثابتة مفيش كلام مفيش خلاف من العلماء في أحاديث البخاري والحديث ملوش غير معنى واحد يعني ما ينفعش تصطدم مع حديث في البخاري خاصةً لو ملوش غير معنى واحد

الخلاف الغير السائغ = هو اللي اتصدم مع نص قطعى الثبوت وقطعى الدلالة

ثابت بلا شك وملوش غير فهم واحد.

الخلاف المقبول = الإختلاف في ثبوت الدليل أو إختلاف في فهم الدليل

أي خلاف هيصطدم مع إجماع = خلاف غير سائغ. لأن الأمة إذا أجمعت على شيء فلابد إن الشيء ده يكون حق.

أيه الدليل على كده؟ ما هو ممكن يجمعوا على شيء غلط صح ؟ لا مش صح . ليه بقى ؟! لان الدليل النبي هي في حديث صحيح قال : ( لا تزالُ طائفةٌ من أُمَّتِي على الحقّ ظاهرينَ ) في كل زمان ومكان فيه دايماً في الأمة فئة على الحق حتى لو اختلفوا كلهم سواء في العقيدة أو في الفقه أو في أي حاجة فيه دائما حد صح .

يبقى لو الأمة كلها اجتمعت على قول واحد يبقى أكيد الفئة دي منهم و جزء منهم يبقى أكيد الكلام اللي اتقال ده صح . النبى على الحق الحق.

طب لو الأمة كلها قالت قول واحد بس = الفئة دي منهم = القول ده صح. حديث ( لا تجتَمِعُ أَمَّتي على ضَلالةٍ ) فيه ضعف بس يغني عنه الحديث التاني ( لا ترالُ طائفةٌ من أُمَّتِي على الحقّ ظاهرينَ )

ربنا عز وجل قال: (وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ) يعني إذا المؤمنين كلهم لو أخدوا سبيل واحد مينفعش تسيبه لأن أكيد السبيل ده صح لو الأمة أجمعت على حكم من الأحكام ما ينفعش واحد يقول حاجة تانية = خلاف غير سائغ

#### • مثال :-

جه واحد قال لنا: النقاب ده عادة جاهلية .... هل ده يعتبر قول ثالث في المسألة ؟ لا فيه فرق إن أنا بقول لك واجب ومستحب = خلاف سائغ لكن من الدين ولا مش من دين = خلاف غير سائغ

لأن العلماء كلهم أجمعوا إنه من الدين بس قالوا هو واجب ولا مستحب

لكن مفيش حد قال : إنه مش من الدين خالص .

يبقى لو جه واحد دلوقتي قال لي النقاب بدعة أو النقاب عادة جاهلية أو النقاب مش من الدين زي التخريف اللي حاصل اليومين دول نقول: والله ده فيه خلاف بين العلماء ؟؟؟؟! لا ده مش خلاف بين العلماء ده خلاف مردود غير سائغ.

## • انكار عذاب القبر

منصور الكيالي يطلع ينكر عذاب القبر حتى لو قالوا عالم ... هل ده خلاف سائغ ؟ لا ، ليه؟ لإن الأمة اجمعت وانتهت المسألة دي في العقيدة - أن هناك حاجة أسمها عذاب القبر ممكن نختلف في التفاصيل جوة .... هل العذاب ده على الروح ولا على الروح والجسد دي فيها خلاف لكن في عذاب وفي نعيم ، فاللي يجي يقولك : القبر مفيهوش لا عذاب ولا نعيم = مش مقبول ، لأنه اصطدم مع إجماع الأمة

## • عدم الأخذ بالسنة أو القرآن

لو واحد طالع يقول إحنا مبناخدش بالسنة إحنا ناخد بالقرآن بس في ناس = ( القرآنيين ) و فيه ناس ياخدوا بالسنة وناس ميخدوش بالسنة = خلاف غير سائغ ليه ؟ لأن الأمة اجمعت على الأخذ بالسنة .

الشافعي رضي الله عنه قال: أجمع العلماء على أن من استبانت له سنة النبي ﷺ لم يكن له أن يدعها لقول أحد كائناً من كان . يبقى الأمة اتفقت على الأخذ بالسنة .

لو حد قال : الحجاب مش فرض ، هل ده يبقى خلاف ؟ لا لأنه مصطدم مع الإجماع حتى لو جه قال لك : أدلة القرآن مش قطعية الدلالة في الحجاب - فرضاً يعني - هنقول له بس يغنى عن ذلك الإجماع.

لو واحد جه دلوقتي قال لنا ربنا بيقول (أقِيمُوا الصَّلَاة) مش ممكن يكون الأمر ده على الاستحباب؟ نقول له ممكن بس اللي دل على الوجوب = (الإجماع)

الامة اجمعت في كل العصور على أن الصلاة واجبة.

ربنا عز وجل قال: ( إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ ...) يقولك: مش ممكن الخمرة تكون مكروهة ؟ طب ممكن يكون الفهم التاني صح ؟ أقول له لا مش ممكن يكون فهم تانى صح لإن فيه إجماع في الأمة على إن الخمر حرام

فلو جه حد قال لي قُول وفيه إجماع في قُول تاني عكسه هيبقى الخلاف ده عندي مش سائغ . لكن لو واحد قال لي قول من الأقوال اللي السلف اختلفوا فيها = عادي هقبله لانه لا صادم نص ولا إجماع

# القياس الجلي

من الأدلة الشريعة = القياس العلم المعين مرتبط بحاجة معينة وحاجة تانية شبهه فالعلماء يقيسوا دي على دي . يقول لك :والله دي حرام يبقى دي برضو حرام ، وده بيسموه قياس.

## • درجات القياس

أحياناً تبقى الحاجة مش شبهها أوي ... أقل منها شوية أو قدها .

لكن القياس الجلى = الحاجة اللي أنا بقيسها أعلى من الحاجة اللي بقيس عليها

## • مثال للقياس الجلي

قياس المخدرات على الخمر ... لا شك أن خطر المخدرات أشد من خطر الخمر فلو قولنا: الخمر حرام مينفعش يبقى فيه خلاف في المخدرات ، مينفعش عول: أنا شايف مخدرات مفيهاش حاجة مفيهاش نص صريح . نقول له: أه مفيهاش نص صريح بس ده قياس جلى = اللي بقيسه أعلى من اللي بقيس عليه .

مينفعش الواحد ييجي يقول ربنا عز وجل قال: (فَلَا تَقُل لَهُمَا أُفٍّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا) بس مقالش متضربهمش! ففيه خلاف في أف ؟؟؟! نقول له: ده اسمه قياس جلى يعني ربنا بيقول متقولهمش أوف. فعلاً مفيش دليل في القرآن ولا السنة على حرم الضرب الوالدين

ممكن تلاقي (إنَّ مِن أَكْبَرِ الكَبائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ والدَيْهِ) مثلا لكن مش هتلاقي دليل كتاب ولا سنة على إن ضرب الوالدين حرام، إيه الدليل على انه حرام؟ القياس الجلى ربنا قال متشتمهمش متقولش أف .. أضربهم؟

لكن لو حاجة القياس فيها مثلاً دى شبه دي أو دي أقل بقى من دي ممكن نختلف. القياس جلى مينفعش نختلف فيه.

# • متى يكون الخلاف مقبول ومتى يكون الخلاف مش مقبول ؟

- خلاف مش مقبول = خلاف يصطدم مع نص = قطعى الثبوت قطعى الدلالة
  - لو اختلفنا بسبب الاختلاف في صحة الدليل = مقبول سائغ .
    - اختلفنا بسبب الاختلاف في فهم الدليل = مقبول وسائغ.
  - الاختلاف الذي يتصدم مع إجماع = غير سائغ غير مقبول .
  - -الإختلاف اللي يصطدم مع قياس جلي = خلاف غير سائغ غير مقبول.

# • كيف أتعامل مع الخلاف السائغ ؟!!

مثلاً سمعت إن الحنابلة بيقولوا كذا و الشافعية بيقولوا قول تاني ،

والله في شيخ قال امسح الخفين والجورب في شيخ قال لأ متمسحش على الجورب، في شيخ قال : النقاب واجب وشيخ بيقول النقاب مستحب . يعنى صاحبى بيعتقد مثلاً كذا أنا ما بعتقدش كذا هعمل معاه إيه؟

## لو الخلاف سائغ التعامل معه بيكون كالآتى:

• أولاً: هذا الخلاف لا يفسد للود قضية

مينفعش نخسر بعض عشانه أو نتخانق أو نتعصب عشانه

#### إنما أقصى ما فيه البيان

أنا بحاول أقنعك بمذهبي وإنت بتحاول تقنعني بمذهبك ثم معنديش مشكلة معاك خالص سيدنا الشافعي كان إذا دخل مناظرة مع أحد وتخلص المناظرة مناظرة حامية فبعد المناظرة

يأخذه في يده و يقول له: ألا يمكن وإن اختلفنا أن نكون إخوانا ؟!!!

حتى لو اختلفنا في مناظرة طويلة عريضة منزعاش من بعض = الخلاف السائغ لا يفسد للود قضية .

#### • ثانياً: لا يوغر الصدور

يبقى خلاف سائغ و نتناقش فيه و نطلع: متضايق منك ومتضايق مني طب ليه يعني؟ الخلاف السلف قبلوه عادي وعاشوا بيه ... إحنا مش قادرين نعيش بيه ليه؟

## • ثالثاً: كونك معتمد قول مش لازم هو ده القول الراجح

ممكن يكون قول اللي طول عمرك بتعمل بيه مش هو ده الراجح ، طب أعرف منين الراجح ؟ محدش هيعرف الراجح .. ربنا عز وجل بس اللي يعرفه وكل اللي بيقوله العلماء ده اجتهاد منهم

يقدر عالم يحلف على المصحف إن النزول في السنة هو النزول على الركبة مش على الأيد ؟!! لا طبعاً

هيقولك: الراجح لكن ميقدرش يحلف على الراجح لإن هو هيظل فيه شك عنده: يمكن أكون غلط بس هو غالب على ظنه إنه هو صح،

أنت نفسك ممكن بعد سنين طلب علم تغير كتير من الأقوال اللي كنت متدين بيها وتقتنع بأقوال تانية هون عليك ،الواحد زمان كإن متعصب على حاجات هو بيعملها دلوقتي كان خلاف سائغ وفعلاً تبين الحق كان خلاف سائغ وفعلاً تبين الحق كان مع المخالف مش هنقول الحق نقول غلبة الظن يعني عشان برضوا ما نقولش التاني باطل .

# • الحق لا يتعدد و كل مجتهد مأجور

لما يحصل خلاف سائغ هل كل الأقوال صح ولا الصح واحد بس ؟ كل مجتهد مأجور = هياخد أجر ، لكن ليس كل مجتهد مُصِيب . فيه مجتهد واحد بس أصاب .

إيه الدليل ؟ إن الحق لا يتعدد

#### مصدره واحد

مينفعش يأتي من ربنا عز وجل حق كتير، واكيد هو ربنا عنده الحق واحد .

أقوى دليل : ربنا سبحانه وتعالى لما حكي عن داوود وسليمان ( وَدَاوُدَ وسليمان إِذْ يحكمان...) يحكمان أهوه هيفتى (يحكمان فِي الْحَرْثِ إِذْ نَفَشَتُ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ فَفَهَمْنَاهَا سليمان...) إذاً داوود لم يصب الحق في القضية دي رغم إنهم اختلفوا باجتهاد واجتهاد سائغ بس ربنا عز وجل قال إن سليمان بس هو اللي أصاب الحق ،

وبعد كده عشان تعرف التعامل إزاي مع الخلاف السائغ ؟ ربنا اثنى على داوود بعدها على طول ( فَفَهَمْنَاهَا سليمان وَكُلَّ آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا ) ما أنكرش على داوود لأن المسألة دي كانت خلاف سائغ ، هو ما اصطدمش مكنش بيقول باطل داوود هو كان شايف إن دا الصح ، سليمان اختلف معاه قال له :لا الصح كذا . ربنا قال سليمان اللي صح وداوود مأجور (وَكُلَّ آتَيْنَا حُكْمًا وَعِلْمًا وسَخْرْنَا مَعَ دَاوُدَ الْجِبَالَ )

#### • هل نحارب الخلاف ده ؟

لا هيظل الخلاف ده موجود

- أسباب الخلاف
- خلاف في تصحيح وتضعيف الأدلة
- الخلاف في الأفهام واستعدادات الناس والبصيرة
  - إختلاف الناس في التعلم

فيه و احد يتعلم في مصر فمتأثر بالمذهب الشافعي في واحد يتعلم في السعودية متأثر بالمذهب الحنبلى ، مثلاً باكستان متأثر بالمذهب الحنفي

والموضوع ده اتربى عليه فلما كبر الموضوع ده مأثر عليه ، شيوخك بيأثروا عليك الطريقة اللي اتعلمت بها بتأثر عليك ،الجامعة اللي أنت درست فيها علم شرعي بتأثر عليك وبتعمل لك ميل في الغالب لاختيارات معينة دائما فتغيره إزاي؟ طالما الجامعات مختلفة والمذاهب المختلفة الخلاف ده ملوش حل ومش ضروري أحله ليه؟ لإن هو لا يفسد للود قضية هل الخلاف ده يفرق الأمة ؟لا

# مفيش تعارض بين الأمة تبقى مجتمعة وإن يبقى فيها الخلافات دي موجودة جواها عادي جداً هو الخلاف ده ما بيفسد للود القضية لا يلزم محاربته

سيدنا الإمام مالك ... أبو جعفر المنصور قال له: إيه رأيك أحمل كل الأمة على كتاب الموطأ ويلزمهم به وكل الناس تعمل بكتاب الموطأ واللي يخالفه يعاقبه الخليفة

فرفض الإمام مالك قال له لا دع الناس ، دع الناس قد ألفوا أقوال وألفوا مذاهب ،

تحملهم ليه على كتاب واحد ؟!! هم اتعودوا على كده وتأقلموا على كده و مبيعملوش حاجة باطل ويمكن أنا اللي غلط

الإمام مالك نفسه مارضاش إن أبو جعفر المنصور يحمل الناس على كتاب الموطأ

سيبهم يطلبوا العلم اللي عايز يبدأ ياخد مذهب مالك ياخد اللي هياخد مذهب أبوحنيفة ياخد

ده أصلاً مش عاملك مشكلة تحاريه ليه؟

فده خلاف موجود بنحاول نقلله نحاول نقنع بعض بس لو هيفضل موجود مش هنخسر بعض وهنفضل إيه شغالين عادى

# • لما يبقى فيه خلاف سائغ آخذ أنهى قول ؟

تقلد أوثق العلماء في نفسك ،

الإنسان اللي معندوش علم ... فيه واحد عنده علم

ممكن هو ينظر في الأدلة ويعرف الصح يعني يقدر يقرأ المذاهب وعنده علم كبير يقدر هو يختار المذهب اللي هو يرى إنه أقرب للدليل. لكن عامة الناس معندهمش القدرة دي

إحنا مقلدين عوام إحنا عوام ،

لما يحصل خلاف بين العلماء تنقى اللي يعجبك وده غلط

أنت كده مش بتتبع الوحى أنت بتتبع الهوى رغم أنه دين بس دين راكب على هوى

أنت اخترت مذهب ومذهب صحيح بس اخترته بهواك عشان جاي على مزاجك ،

ممكن نفس الشيخ ده لو في مسألة تانية قالك قول ميعجبكش هترجع تاني للشيخ الأولاني بتاع القول اللي مكنش عاجبك من الأول ،

أنت بتنقي وكل شيخ يقولك اللي يرضيك تمشي تقول الشيخ ده كويس.

## ده غلط بل حرام لإن أنت مش بتتبع الحق كده أنت بتتبع الهوى.

يبقى الصح عندي لما ألاقي خلاف من العلماء أشوف أوثق عالم في نفسي الشيخ اللي أنا بثق فيه و في علمه و ديانته واسأله وأخذ بقوله وخلاص

## • دورك تختار اللى تستفتيه

قال لك قول متدورش وراه و تجيب اقوال أخرى أنت رسيت على قوله ؟ خلاص .

#### • ممكن تقلد مذهب

تأخد مذهب " الشافعي / المالكي " وتقلده الا لو ظهرت حاجة مخالفة للسنة هتخالفها طبعاً لكن طالما الخلاف سائغ ممكن تقلد مذهب بالكامل مش مشكلة. ما هو الشافعي ده أمام ولو كان عايش ما بينا كنا كلنا هنقلده أكيد فلا بأس الإنسان يقلد مذهب طالما إنه ما اصطدمش بنص أو إجماع أو مما قلناه.

هو ينفع مذهب يصطدم مع نص أو اجماع او او ؟ وارد بس مش هيكون صاحب المذهب متعمد

- ممكن يكون الدليل موصلوش ...
- ممكن يكون هو كان جاهل بالمسألة دي لسببِ ما
- ممكن ليهم أسباب بس ده مسائل قليلة جداً نادرة مش هتلاقيها كتير.

# • كيف أتعامل مع الخلاف الغير سائغ؟

الخلاف الغير سائغ يفسد للود قضيه.

مثال :- خلاف السنة والشيعة هل يمكن إن يحصل بينهم إتحاد ومش مشكلة الخلاف بينهم ؟

من الخطر أن نسعى للتقارب بين السنة والشيعة ، أنت بتكفر الصحابة وأنا بقول الناس دي أحسن ناس .

أنت بتقول القرآن فيه حاجات ناقصة وأنا بقول هو ده القرآن هنقربها إزاى؟

## مفيش تقارب لإن الخلاف غير السائغ = خلاف بين حق و باطل مش زى الخلاف السائغ.

الخلاف السائغ = واحد شايف إنه حق والتاني يمكن يكون حق. واحد شايف إن هو على الحق وبيبص لتاني إن هو يمكن يكون على حق و يمكن أنا اللي غلط،

ايه هو الأرض الوسط بين الحق والباطل؟ ( فَمَاذًا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُ ﴿) مفيش أرض وسط.

فالحل الوحيد للخلاف الغير سائغ إن أهل السنة أصحاب الحق يثبتوا عليه ويحاربوا الخلاف دا

- بالدعوة ونشر العلم
- بالإنكار الشديد على المخالف
- بمحاولة لم الشمل إلى السنة

هو ربنا اللى قالنا كده لما قالنا (وَاعْتَصِمُوا) ربنا قالنا اقعدوا مع بعض كدا وزى ماتيجى ؟! ولا (وَاعْتَصِمُوا بِحَبْل اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَقَرَّقُوا ﴾

الحل كلنا نتمسك بالسنة و اللي يبعد عنا مش هنروح له لكن أنا أقول: عشان الأمة ما تتفرقش نلغى الخلافات دى ما نتكلمش فيها ؟!

هنضحك على بعض و الأمة مش هتتوحد ولا حاجة وساعة الجد هنموت بعض تاني لأن ده خلاف غير سائغ و الفاوب ما بتجتمعش عليه

لإن أنا بعتقد أنت باطل وهو بيعتقد إن أنت باطل.

غير خلاف أحمد والشافعي ممكن يختلفوا بس هم حاسين إنهم عادي

لكن سنة وشيعة ؟ شايف بيحصل إيه في العراق وسوريا ؟ ... شايف الخلاف ده وصلنا لإيه ؟ والسكوت عنه وصلنا لأيه؟ ما وصلناش إن إحنا بقينا كويسين ؟ بنموت في بعض هي دي النهاية وهو ده اللي هيحصل حتى لو الدنيا باين إنها هادية لفترة ما لكن لو جت فرصة هتلاقي الشخص ده بيحاول يفتك بك لإنه يعتقد إنك على الباطل .

- الخلاف بين اللي بيقولوا بالأخذ بالأحاديث مع من يقول بعدم الأخذ بالأحاديث هل ده ينفع نتقارب فيه ؟
  - الخلاف بين اللي بيثبت عذاب القبر ومن ينفيه ؟ الخلاف ده يجب إنكاره والسعى لتغييره .

النبي ﷺ قال: (إنَّهُ مَن يعِشْ منْكم بعدي فسيرى اختِلافًا كثيرًا) قصده هنا الخلاف الغير سائغ. نعمل يا رسول الله ؟ "عليْكُم بسنَّتي وسنَّة الخلفاء الرَّاشدينَ المَهديِّينَ مِن بعدي تمسَّكوا بِها وعضُّوا عليْها بالنَّواجِذِ وإيَّاكم ومحدثاتِ الأمور ... "

المحدثات =

- 1. ما خالف قطعى الدلالة قطعى الثبوت،
  - 2. ما خالف الإجماع ،
  - 3. ما خالف القياس الجلي.

هي دي الأمور البدعة .... كل دي محدثة الأمة ما شفتهاش قبل كده

" خيرُ الحديثِ كتابُ اللهِ، وخيرُ الهَديِ هَديُ محمَّدٍ صلَّى اللهُ علَيهِ وسلَّمَ ، وشرُّ الأمورِ محدثاتُها، وَكُلُّ مُحدثةٍ لللهُ اللهُ عليهِ على اللهُ اللهُ عليهِ على اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ الل

( وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَافِينَ) الخلاف الغير سائغ الخلاف السائغ الاتنين مأجورين يبقى أكيد ربنا مش بيذم الخلاف السائغ (إلَّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ) فأجتمعوا على الحق ولم يصطدموا مع النصوص أو الإجماع فدول أهل الرحمة اللي ربنا يرحمهم حتى لو جوة دول فيه خلاف سائغ وخلاف تنوع المهم طلعوا من خلاف الغير سائغ.

(إِلَّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ ) عشان كده الأية دي ذكرت بعدها النار على طول (وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمْلأَنَّ جَهَنَّمَ ) هنا المخالف ده معاقب = بتاع الخلاف الغير سائغ

سواء كان مِلل نصرانية /يهودية / داخل دائرة الإسلام بس خارج منهج أهل السنة والجماعة / معتزلة / شيعة خوارج .

النبي ﷺ قال: ( افترقتِ اليهودُ والنصارى على إحدى وسبعين فرقةً، وستفترقُ أمتي على ثلاثٍ وسبعين فرقةً كلاب قال: ما أنا عليه وأصحابي.)

مقصود هنا حنفي ومالكي ؟!!!! لا

المقصود = الشيعة والعلوية والدُروز والمعتزلة والخوارج = هي دي الفرق اللي نتعامل معاها بحسم ونكون متمسكين بهدي النبي على وننكر الخلاف دا وننشر العلم.

خلاص انت عرفت إيه هو الخلاف اللي ينفع يبقى رحمة . و إيه الخلاف اللي هو عذاب وشر ومعاقب اللي يخالف فيه دلوقتي

> جزاكم الله خيراً .... ربنا يبارك فيكم ، السلام عليكم و رحمة الله و بركاته لا تنسونا من صالح دعائكم

سبحانك اللهم ربنا وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك